
Was ist „Gott“?    Rüdiger Brause 10.02.2024 
 

Menschen benutzen Begriffe, um Objekte und Aktionen darauf leichter formulieren zu kön-
nen. Ein besonderer Begriff ist „Gott“. Was verbirgt sich dahinter? 

Im asiatischen Raum ist der Gottesbegriff vielfältig. So werden dort Menschen mit einem gu-
ten Lebenswandel als „heilig“ bezeichnet, und Menschen und Lebewesen mit übermenschli-
chen Kräften als „Götter“. Deswegen gibt es beispielsweise in Indien neben einem Affengott 
Millionen von Göttern, und Indiens Premierminister Narendra Modi wurde bereits 2021 ein 
Tempel in Pune errichtet und geweiht. 

Der Begriff „Gott“ ist also nicht eindeutig, sondern bezieht sich auf eine Menge möglicher Er-
fahrungen. Betrachten wir dies näher. 

1. Externe intersubjektive Erfahrungen 

Die Existenz der Erde und des Universums mit all ihren Phänomenen und Gewalten inklusive 
uns Menschen ist wohl eines der unvorstellbarsten und unnachvollziehbarsten Phänomene - 
je nach eigener wissenschaftlicher Expertise mehr oder weniger ausgeprägt, aber in jedem Fall 
erstaunlich. Die Neigung, das Unbegreifbare einem oder mehreren Göttern zuzuschreiben ist 
in diesem Zusammenhang wohl unbestritten. Auch die Annahme, dass irgendeine Ordnung 
hinter diesen Phänomenen steht, die eben nicht erfassbar ist, aber auch nicht Gott heißt, ist 
letztlich nichts anderes als spiritueller Glaube, wahrscheinlich nur mit etwas weniger Kult und 
Weihrauch und mit dem stolzen Stempel des Subjektiven und Unabhängigen versehen. 

Üblicherweise werden alle Erfahrungen, die von allen Menschen ähnlich wahrgenommen wer-
den („intersubjektiv“) und die wir nicht kontrollieren können, einer oder mehreren externen 
Mächten zugeschrieben. Hierzu gehören Wind und Wetter, Unfälle und Schicksalsschläge, Ge-
burt und Tod sowie allgemein alle Naturerfahrungen. Je nach entwickeltem kulturellem Hin-
tergrund wurden so jeder Beobachtung und jedem Ereignis eine eigene Gottheit zugeschrie-
ben, oder davon abstrahiert, wenigen Gottheiten mit ihren Manifestationen (Inkarnationen) 
bis hin zu einem einzigen Gott mit wenigen Inkarnationen im Christentum („Heiliger Geist“, 
„Gottes Sohn“) oder sogar nur mit einer einzigen. 

 Bei der Frage, ob es einen Gott gibt und in welcher Gestalt sollte eine strikte Trennung von 
den unterschiedlichen religiösen Einbettungen erfolgen und differenziert werden von der 
Frage „Was machen Menschen mit Religion?“. So ist zum Beispiel der Gedanke „Ich glaube an 
keinen Gott, wenn ein Gottesmann wie der Papst diskriminierende Wertvorstellungen ver-
tritt“ in der Hinsicht problematisch, dass Gott zunächst ein Gedankenkonstrukt ist, während 
der Papst und sein Amt menschenerdacht ist mit dem Ziel, patriarchische Gesellschaftsstruk-
turen aufrecht zu erhalten. Wenn im Namen von Religion Kriege geführt und Menschen miss-
handelt werden, müssen diese Religionen in Frage gestellt werden, aber betrifft dies auch den 
Gedanken, dass ein Schöpfer (Gott, Ordnung…) hinter allem steht, was uns umgibt? 

Im Laufe der (Natur-) Wissenschaftsgeschichte reduzierte sich die Menge aller nicht erklärba-
ren und unkontrollierbaren Ereignisse, so dass manche Menschen glauben, dass damit es da-
mit unmöglich sei, an einen Gott zu glauben. Dies ignoriert allerdings die anderen Erfahrungs-
möglichkeiten. 

  



2. Externe subjektive Erfahrungen 

Solche „Gottes“erfahrungen können auch nur von einzelnen Menschen wahrgenommen wer-
den, etwa durch Visionen und das Hören von Stimmen (schizophrene Schübe), nach der Ein-
nahme von Drogen oder nach mehrtägigem Fasten (endogene Drogen) sowie unter der Be-
einflussung durch starke Magnetfelder. Diese, für die Betroffenen durchaus lebensechten Er-
fahrungen, werden von den anderen Menschen üblicherweise nicht als Gottesbeweis angese-
hen, sondern nur als „Zeugnis“, das sich auf eine eigene Gotteserfahrung bezieht. 

Problematisch an dieser Gotteserfahrung ist die Tendenz, dies mit einer externen intersubjek-
tiven Gotteserfahrung zu verwechseln und aus inneren Erfahrungen heraus eine Bedeutung 
für alle anderen Menschen („Gott sagt uns,…“) zu postulieren.  

Der wahrscheinlich am meisten  vorkommende Mechanismus dagegen besteht in einem ein-
fachen assoziativen Verknüpfen von realen Wahrnehmungen mit einer Gottes-Interpretation 
(„das hat Gott getan“, „das ist von Gott gemacht“) durch einflussreiche Menschen, etwa die 
Eltern oder andere sozial wichtige Menschen. Dieses Lernverhalten ist in der Entwicklungspsy-
chologie gut als „Triangulation“ bekannt und ist sehr effizient. Der Erwachsene und das Kind 
sehen dabei dasselbe Objekt an und der Erwachsenen bezeichnet es; das Kind übernimmt die 
Bezeichnung und die emotionale Bewertung. Das dabei entstehende Dreieck Kind-Objekt-Er-
wachsener prägt sich nachhaltig ein.  

Dies entspricht auch anderen psychologischen Erkenntnissen, etwa der Tatsache, dass Men-
schen Angst vor Etwas lernen können durch Andere, die Angst davor haben, ohne das „Etwas“ 
jemals gesehen oder erfahren zu haben. 

Es gibt noch ein weiteres, ähnliches Phänomen: Verschwörungstheorien. Hier wird Alles, der 
Ablauf der Welt und das eigne Schicksal dunklen, im Hintergrund waltenden Mächten zuge-
schrieben. Man weiß zwar nichts Genaues und hat keine Beweise, aber „viele Beobachtungen 
deuten darauf hin“. Solche Verschwörungstheorien sind nach Erkenntnissen der Kulturfor-
scher seit dem 17.Jahrhundert üblich; fast jedermann glaubte an eine Theorie. Beispiele dafür 
ist die Verschwörung der Freimaurer, die Verschwörung des „Weltjudentums“ oder die Über-
zeugung, dass die Erde von außerirdischen Reptilien regiert wird, die sich als Menschen tar-
nen. Auch die „Reichsbürger“ sind ein Teil dieses Kulturguts. 

Insofern ist der beobachtete nachlassende Glaube an einen Gott in der Gesellschaft durchaus 
korreliert mit dem beobachteten Nachlassen des Glaubens an Verschwörungstheorien. 

Woher kommen nun solche Glaubensinhalte? Hintergrund dieser typisch menschlichen Ver-
haltensweise ist das grundsätzliche Bestreben, alles vorherzusehen oder „im Griff“ zu haben. 
Dieses Ziel der Vorhersage in allen Dingen, das Bestreben, von konkreten Dingen und Abläufen 
etwas zu abstrahieren und zur Vorhersage zu benutzen. kann man als ein elementares Prinzip 
der Intelligenzentwicklung betrachten. Neuere Theorien zu künstlicher Intelligenz versuchen, 
mit Hilfe eines solchen Optimierungsziels intelligente Systeme zu konstruieren. 

3. Interne subjektive Erfahrungen 

Stellt der Mensch sich die Frage nach seiner eigenen und der weltlichen Existenz, geht er un-
abdingbar   in   den   Dialog   mit   sich   selbst.   Gedanken   sind   immer   eine   innere 
Resonanzerscheinung: Eine Frage oder Idee kommt auf, dockt an Erfahrungen an, Neues ent-
steht, entwickelt sich weiter oder verliert sich wieder im Unbewussten. Je nachdem, wie tief 
ein Mensch in die eigene Gedankenwelt einzudringen vermag, nimmt er diese Vorgänge mehr 
oder weniger deutlich wahr und kann diese steuern. 



Dies erfolgt natürlich und vielleicht gerade bei Fragen nach dem Unerklärlichen. Aber, und 
das ist der springende Punkt, die Antwort (oder Nichtantwort) erfolgt immer aus dem Fragen-
den selbst, wenngleich angeknüpft an den Einfluss, unter dem er von Geburt an stand. Des-
halb ist der Glaube an Gott oder eine andere spirituelle Kraft zwangsläufig subjektiv und von 
Erfahrungen geprägt. 

Die weitaus meisten Gotteserfahrungen von ernsthaft gläubigen Menschen beziehen sich Er-
fahrungen, die sie im „inneren Dialog“ gewonnen haben. Sie halten eine „innere Zwiespra-
che“ mit einem Wesen, das sie vollständig kennt: alle Ereignisse, Probleme, Zwiespälte, Wün-
sche und Ärgernisse sind hier präsent. Dieses Wesen hat eine umfangreiche Macht über sie: 
Dies kann von guten Ratschlägen zu augenblicklichen Problemen und Konflikten bis hin zur 
Heilung von psychotischen Zuständen, etwa psychologisch bedingter Blindheit, führen („Dein 
Glaube hat Dir geholfen…“). Was verbirgt sich hinter diesen Erfahrungen? Zweifelsohne hat 
diese Gotteserfahrung nichts mit einem „externen Schöpfer der Welt“ zu tun, sondern dieser 
Gottesbegriff bezieht sich allein auf unsere eigene Psyche. Welche Macht kennt uns genau 
bis in unsere innersten Wurzeln und hat volle Kontrolle über uns? Die moderne Psychoanalyse 
und Neurologie hat dafür einen Begriff: Das Unterbewusstsein. Da alle Menschen durch ihre 
Gene sehr ähnlich gebaut sind und das Unterbewusstsein ähnlich funktioniert, kann man des-
halb zugespitzt sagen, dass es tatsächlich nur einen einzigen Gott gibt. Damit ist dieser Gott 
ohne Menschen nicht denkbar, was auch eine Erkenntnis der modernen Theologie ist. 

Diese Gotteserfahrung steht und fällt allerdings mit der Aktivität des Unterbewusstseins. Ha-
ben Menschen starke traumatische Erfahrungen (Verlust eines geliebten Menschen, eigenes 
Versagen, innere Konflikte und Widersprüche), so werden diese Disharmonien im Unterbe-
wusstsein ausgelebt und führen zu Spannungen. Diese können sich in einer gespaltenen Per-
sönlichkeit (Schizophrenie), aber auch in außergewöhnlichen sensuellen Erfahrungen, etwa 
im Hören von Stimmen, manifestieren. Nach neueren Umfragen haben etwa 8-10% aller Men-
schen eine solche Erfahrung von „Stimmen im Kopf“, wobei solche neurologischen „Fehlfunk-
tionen“ nicht als krank eingestuft werden sollten, ähnlich den Erfahrungen von Synästhesie. 
Erst ein innerer Dialog und eine bewusste Aufarbeitung können diese widerstrebenden Ver-
arbeitungsprozesse erfahrungsgemäß harmonisieren und bewältigen. „Heilige Bücher“ kön-
nen dabei helfen, wenn in ihnen das Erfahrungswissen von Konfliktlösungen vieler Generati-
onen niedergeschrieben wurde. Je unkonkreter und vager die Aussagen sind, etwa wie bei 
den bekannten indischen Palmblätterbibliotheken, die von den Priestern immer neu für den 
konkreten Fall gedeutet werden, umso besser können dabei die Anregungen für die eigene 
Konflikte wirken und uns anregen, die uns befriedigende Lösung selbst zu entwickeln.  

Da heutzutage in friedlichen Gesellschaften mit einem starken Sozialsystem weniger trauma-
tische Erfahrungen und Ängste existieren wir früher, nimmt auch die Notwendigkeit ab, sol-
che Konflikte durch „Gottes“erfahrungen zu bewältigen. 

Ein Problem sind die unverarbeiteten Emotionen, die Menschen haben. In diesem Sinne wäre 
Gott ein abgekapselter Anteil der eigenen Psyche: Der Anteil, der überfordert davon ist, dass 
die Welt so unübersichtlich ist. Der staunt, dass sie so groß und der Mensch so klein dagegen 
ist. Der Anteil, dem der Gedanke, irgendwann einfach ausgelöscht zu werden, Angst macht 
und der Anteil, der sich beschützt fühlen möchte. Es kann aber auch der Anteil sein, der das 
Leben intensiv spürt und dankbar für die guten Dinge im Leben ist und einen Kanal für eben 
diese Dankbarkeit braucht. 

Mit diesem Ansatz ist Gott letztlich ein Instrument der Psychohygiene: Der Mensch spürt, was 
er/sie braucht und gibt sich selbst per Autosuggestion eine Lösung, Zuwendung und Hoff-
nung. So wie es möglich ist, dem „inneren Kind“ als Erwachsener nachträglich zu begegnen 



und ihm Fürsorge zu schenken – auch hier wird letztlich nur ein Teil der Persönlichkeit ge-
danklich scharf definiert – ist Gott eine weiteres Gedankenkonzept, sich selbst Gutes zu tun. 
Wenn diese gedankliche Externalisierung der Selbstfürsorge durch die gedachte Gestalt eines 
Gottes dazu führt, dass der Mensch seinen innersten Bedürfnissen näher kommt, kann diese 
erstmal nur sinnvoll sein. 

Bei dieser Gotteserfahrung ist auch hier die Tendenz problematisch, dies mit einer externen 
Gotteserfahrung zu verwechseln und aus inneren Erfahrungen heraus eine Bedeutung für alle 
anderen Menschen („Gott sagt uns,…“) zu postulieren, wie dies etwa bei dem „Propheten“ 
Mohammed geschah. Interessanterweise antwortete ein Mullah im Iran auf meine Frage, ob 
Mohammed mit seinen Gotteserfahrungen nicht einfach zu der Gruppe der Menschen mit 
„Stimmen im Kopf“ gehören könnte, das dies nicht wesentlich sei. Seine Lehre sei wichtig und 
nicht, wie sie gekommen sei. 

4. Zwischensubjektive Erfahrungen 

In den westlichen Industriegesellschaften mit starken Sozialsystemen und wenig Kriegserfah-
rungen dominiert eine Gotteserfahrung, die weitgehend auf dem Konsens existiert, „dass es 
einen Gott gibt“. Diese Tradition, die nur vom Hörensagen als Brauchtum weitergegeben wird, 
bedient sich dabei der sozialen Konformität: Alle Menschen gehen in die Kirche, Moschee, 
Synagoge oder Tempel, weil es feiertags so üblich ist. Alle Menschen lassen sich taufen, hei-
raten mit Segen des Priesters und lassen sich kirchlich beerdigen, weil es so üblich ist, sie sich 
darin gut aufgehoben wähnen oder sie nicht den sozialen Konsens stören wollen. „Man“ 
nimmt eben die Existenz von einem Gott (oder mehreren Göttern) an, weil es die Familienan-
gehörigen und Nachbarn genauso tun. Diesen Gruppendruck sollte man nicht zu gering ein-
stufen: Nach psychologischen Untersuchungen kann die „Gruppenwahrheit“ leicht die eigene 
Wahrnehmung relativieren und zu Handlungen führen, die die Einzelperson niemals von sich 
aus tun würde. 

Für die institutionalisierten Vertreter der Glaubensrichtungen („Priester“, „Pfarrer“, etc.) er-
wächst daraus eine institutionelle und finanzielle Macht, die sie natürlich fördern wollen, etwa 
durch möglichst frühe Aufnahme („Neugeborenentaufe“) von Menschen in ihre Glaubensge-
meinschaft, ohne dass die Betroffenen daran glauben: sie werden in diesen Glauben „hinein 
geboren“. Um dies nachhaltig an den „Gläubigen“ zu dokumentieren und in der Gemeinschaft 
zu halten wird dann bei Juden und Moslems den Jungen als (Ab)zeichen die Vorhaut des Penis 
entfernt.  

Langfristig kann man annehmen, dass in einer aufgeklärten Gesellschaft der Anteil dieser Art 
von „Gläubigen“ stark abnehmen wird. 

5. Zusammenfassung 

Hinter dem Begriff „Gott“ verbirgt sich nicht ein einzige Erfahrung, sondern eine Vielzahl un-
terschiedlicher, individuell sehr spezieller Erfahrungen. Es ist deshalb nicht gerechtfertigt, all-
gemein von „Gott“ zu sprechen, sondern man muss immer hinterfragen: Welcher Gott ist jetzt 
gemeint? Von welchen Gotteserfahrungen (Gottesbegriff) gehen wir dabei aus? Welcher Kon-
text wird vorausgesetzt? 

Spricht jeder von einem anderen Gott und benutzt dabei dieselbe Vokabel, so kann dies nur 
zu Missverständnissen führen, im Zweifelsfall sogar zu Anfeindungen und Glaubenskriegen.   

Danksagungen Ich bedanke mich für alle Stimmen, die zu diesem Text beigetragen haben: Miriam 
Brause, Pastor Clemens Breest, ... 


