Was ist ,Gott“? Rudiger Brause 10.02.2024

Menschen benutzen Begriffe, um Objekte und Aktionen darauf leichter formulieren zu kon-
nen. Ein besonderer Begriff ist ,,Gott”. Was verbirgt sich dahinter?

Im asiatischen Raum ist der Gottesbegriff vielfaltig. So werden dort Menschen mit einem gu-
ten Lebenswandel als ,,heilig” bezeichnet, und Menschen und Lebewesen mit Gbermenschli-
chen Kraften als ,,Gotter”. Deswegen gibt es beispielsweise in Indien neben einem Affengott
Millionen von Gottern, und Indiens Premierminister Narendra Modi wurde bereits 2021 ein
Tempel in Pune errichtet und geweiht.

Der Begriff ,,Gott“ ist also nicht eindeutig, sondern bezieht sich auf eine Menge moglicher Er-
fahrungen. Betrachten wir dies naher.

1. Externe intersubjektive Erfahrungen

Die Existenz der Erde und des Universums mit all ihren Phanomenen und Gewalten inklusive
uns Menschen ist wohl eines der unvorstellbarsten und unnachvollziehbarsten Phdanomene -
je nach eigener wissenschaftlicher Expertise mehr oder weniger ausgepragt, aber in jedem Fall
erstaunlich. Die Neigung, das Unbegreifbare einem oder mehreren Gottern zuzuschreiben ist
in diesem Zusammenhang wohl unbestritten. Auch die Annahme, dass irgendeine Ordnung
hinter diesen Phanomenen steht, die eben nicht erfassbar ist, aber auch nicht Gott heift, ist
letztlich nichts anderes als spiritueller Glaube, wahrscheinlich nur mit etwas weniger Kult und
Weihrauch und mit dem stolzen Stempel des Subjektiven und Unabhangigen versehen.

Ublicherweise werden alle Erfahrungen, die von allen Menschen dhnlich wahrgenommen wer-
den (,intersubjektiv”) und die wir nicht kontrollieren kdnnen, einer oder mehreren externen
Machten zugeschrieben. Hierzu gehéren Wind und Wetter, Unfadlle und Schicksalsschlage, Ge-
burt und Tod sowie allgemein alle Naturerfahrungen. Je nach entwickeltem kulturellem Hin-
tergrund wurden so jeder Beobachtung und jedem Ereignis eine eigene Gottheit zugeschrie-
ben, oder davon abstrahiert, wenigen Gottheiten mit ihren Manifestationen (Inkarnationen)
bis hin zu einem einzigen Gott mit wenigen Inkarnationen im Christentum (,Heiliger Geist”,
»,Gottes Sohn“) oder sogar nur mit einer einzigen.

Bei der Frage, ob es einen Gott gibt und in welcher Gestalt sollte eine strikte Trennung von
den unterschiedlichen religiosen Einbettungen erfolgen und differenziert werden von der
Frage ,,Was machen Menschen mit Religion?“. So ist zum Beispiel der Gedanke ,,Ich glaube an
keinen Gott, wenn ein Gottesmann wie der Papst diskriminierende Wertvorstellungen ver-
tritt” in der Hinsicht problematisch, dass Gott zunachst ein Gedankenkonstrukt ist, wahrend
der Papst und sein Amt menschenerdacht ist mit dem Ziel, patriarchische Gesellschaftsstruk-
turen aufrecht zu erhalten. Wenn im Namen von Religion Kriege gefiihrt und Menschen miss-
handelt werden, miissen diese Religionen in Frage gestellt werden, aber betrifft dies auch den
Gedanken, dass ein Schopfer (Gott, Ordnung...) hinter allem steht, was uns umgibt?

Im Laufe der (Natur-) Wissenschaftsgeschichte reduzierte sich die Menge aller nicht erklarba-
ren und unkontrollierbaren Ereignisse, so dass manche Menschen glauben, dass damit es da-
mit unmoglich sei, an einen Gott zu glauben. Dies ignoriert allerdings die anderen Erfahrungs-
moglichkeiten.



2. Externe subjektive Erfahrungen

Solche , Gottes“erfahrungen kénnen auch nur von einzelnen Menschen wahrgenommen wer-
den, etwa durch Visionen und das Horen von Stimmen (schizophrene Schiibe), nach der Ein-
nahme von Drogen oder nach mehrtagigem Fasten (endogene Drogen) sowie unter der Be-
einflussung durch starke Magnetfelder. Diese, fiir die Betroffenen durchaus lebensechten Er-
fahrungen, werden von den anderen Menschen (iblicherweise nicht als Gottesbeweis angese-
hen, sondern nur als ,,Zeugnis”, das sich auf eine eigene Gotteserfahrung bezieht.

Problematisch an dieser Gotteserfahrung ist die Tendenz, dies mit einer externen intersubjek-
tiven Gotteserfahrung zu verwechseln und aus inneren Erfahrungen heraus eine Bedeutung
flr alle anderen Menschen (,,Gott sagt uns,...“) zu postulieren.

Der wahrscheinlich am meisten vorkommende Mechanismus dagegen besteht in einem ein-
fachen assoziativen Verkniipfen von realen Wahrnehmungen mit einer Gottes-Interpretation
(,das hat Gott getan”, ,,das ist von Gott gemacht”) durch einflussreiche Menschen, etwa die
Eltern oder andere sozial wichtige Menschen. Dieses Lernverhalten ist in der Entwicklungspsy-
chologie gut als , Triangulation” bekannt und ist sehr effizient. Der Erwachsene und das Kind
sehen dabei dasselbe Objekt an und der Erwachsenen bezeichnet es; das Kind Gbernimmt die
Bezeichnung und die emotionale Bewertung. Das dabei entstehende Dreieck Kind-Objekt-Er-
wachsener pragt sich nachhaltig ein.

Dies entspricht auch anderen psychologischen Erkenntnissen, etwa der Tatsache, dass Men-
schen Angst vor Etwas lernen kdnnen durch Andere, die Angst davor haben, ohne das ,Etwas”
jemals gesehen oder erfahren zu haben.

Es gibt noch ein weiteres, ahnliches Phanomen: Verschworungstheorien. Hier wird Alles, der
Ablauf der Welt und das eigne Schicksal dunklen, im Hintergrund waltenden Machten zuge-
schrieben. Man weiR zwar nichts Genaues und hat keine Beweise, aber , viele Beobachtungen
deuten darauf hin“. Solche Verschwoérungstheorien sind nach Erkenntnissen der Kulturfor-
scher seit dem 17.Jahrhundert (iblich; fast jedermann glaubte an eine Theorie. Beispiele dafiir
ist die Verschwérung der Freimaurer, die Verschwdrung des ,Weltjudentums* oder die Uber-
zeugung, dass die Erde von auBerirdischen Reptilien regiert wird, die sich als Menschen tar-
nen. Auch die ,Reichsbiirger” sind ein Teil dieses Kulturguts.

Insofern ist der beobachtete nachlassende Glaube an einen Gott in der Gesellschaft durchaus
korreliert mit dem beobachteten Nachlassen des Glaubens an Verschworungstheorien.

Woher kommen nun solche Glaubensinhalte? Hintergrund dieser typisch menschlichen Ver-
haltensweise ist das grundsatzliche Bestreben, alles vorherzusehen oder ,,im Griff“ zu haben.
Dieses Ziel der Vorhersage in allen Dingen, das Bestreben, von konkreten Dingen und Ablaufen
etwas zu abstrahieren und zur Vorhersage zu benutzen. kann man als ein elementares Prinzip
der Intelligenzentwicklung betrachten. Neuere Theorien zu kiinstlicher Intelligenz versuchen,
mit Hilfe eines solchen Optimierungsziels intelligente Systeme zu konstruieren.

3. Interne subjektive Erfahrungen

Stellt der Mensch sich die Frage nach seiner eigenen und der weltlichen Existenz, geht er un-
abdingbar in den Dialog mit sich selbst. Gedanken sind immer eine innere
Resonanzerscheinung: Eine Frage oder Idee kommt auf, dockt an Erfahrungen an, Neues ent-
steht, entwickelt sich weiter oder verliert sich wieder im Unbewussten. Je nachdem, wie tief
ein Mensch in die eigene Gedankenwelt einzudringen vermag, nimmt er diese Vorgange mehr
oder weniger deutlich wahr und kann diese steuern.



Dies erfolgt naturlich und vielleicht gerade bei Fragen nach dem Unerklarlichen. Aber, und
das ist der springende Punkt, die Antwort (oder Nichtantwort) erfolgt immer aus dem Fragen-
den selbst, wenngleich angeknilpft an den Einfluss, unter dem er von Geburt an stand. Des-
halb ist der Glaube an Gott oder eine andere spirituelle Kraft zwangslaufig subjektiv und von
Erfahrungen gepragt.

Die weitaus meisten Gotteserfahrungen von ernsthaft glaubigen Menschen beziehen sich Er-
fahrungen, die sie im ,inneren Dialog” gewonnen haben. Sie halten eine ,innere Zwiespra-
che” mit einem Wesen, das sie vollstandig kennt: alle Ereignisse, Probleme, Zwiespalte, Wiin-
sche und Argernisse sind hier prasent. Dieses Wesen hat eine umfangreiche Macht Uber sie:
Dies kann von guten Ratschlagen zu augenblicklichen Problemen und Konflikten bis hin zur
Heilung von psychotischen Zustanden, etwa psychologisch bedingter Blindheit, fihren (,,Dein
Glaube hat Dir geholfen...“). Was verbirgt sich hinter diesen Erfahrungen? Zweifelsohne hat
diese Gotteserfahrung nichts mit einem ,,externen Schoépfer der Welt” zu tun, sondern dieser
Gottesbegriff bezieht sich allein auf unsere eigene Psyche. Welche Macht kennt uns genau
bis in unsere innersten Wurzeln und hat volle Kontrolle Giber uns? Die moderne Psychoanalyse
und Neurologie hat dafiir einen Begriff: Das Unterbewusstsein. Da alle Menschen durch ihre
Gene sehr ahnlich gebaut sind und das Unterbewusstsein dahnlich funktioniert, kann man des-
halb zugespitzt sagen, dass es tatsachlich nur einen einzigen Gott gibt. Damit ist dieser Gott
ohne Menschen nicht denkbar, was auch eine Erkenntnis der modernen Theologie ist.

Diese Gotteserfahrung steht und fallt allerdings mit der Aktivitat des Unterbewusstseins. Ha-
ben Menschen starke traumatische Erfahrungen (Verlust eines geliebten Menschen, eigenes
Versagen, innere Konflikte und Widerspriiche), so werden diese Disharmonien im Unterbe-
wusstsein ausgelebt und fiihren zu Spannungen. Diese konnen sich in einer gespaltenen Per-
sonlichkeit (Schizophrenie), aber auch in auBergewdhnlichen sensuellen Erfahrungen, etwa
im Horen von Stimmen, manifestieren. Nach neueren Umfragen haben etwa 8-10% aller Men-
schen eine solche Erfahrung von ,,Stimmen im Kopf“, wobei solche neurologischen ,,Fehlfunk-
tionen” nicht als krank eingestuft werden sollten, ahnlich den Erfahrungen von Synéasthesie.
Erst ein innerer Dialog und eine bewusste Aufarbeitung kdnnen diese widerstrebenden Ver-
arbeitungsprozesse erfahrungsgemal harmonisieren und bewaltigen. ,Heilige Blicher” kon-
nen dabei helfen, wenn in ihnen das Erfahrungswissen von Konfliktldsungen vieler Generati-
onen niedergeschrieben wurde. Je unkonkreter und vager die Aussagen sind, etwa wie bei
den bekannten indischen Palmblatterbibliotheken, die von den Priestern immer neu fiir den
konkreten Fall gedeutet werden, umso besser kdnnen dabei die Anregungen fir die eigene
Konflikte wirken und uns anregen, die uns befriedigende Losung selbst zu entwickeln.

Da heutzutage in friedlichen Gesellschaften mit einem starken Sozialsystem weniger trauma-
tische Erfahrungen und Angste existieren wir friiher, nimmt auch die Notwendigkeit ab, sol-
che Konflikte durch ,,Gottes“erfahrungen zu bewaltigen.

Ein Problem sind die unverarbeiteten Emotionen, die Menschen haben. In diesem Sinne wére
Gott ein abgekapselter Anteil der eigenen Psyche: Der Anteil, der Gberfordert davon ist, dass
die Welt so unibersichtlich ist. Der staunt, dass sie so grol? und der Mensch so klein dagegen
ist. Der Anteil, dem der Gedanke, irgendwann einfach ausgeldscht zu werden, Angst macht
und der Anteil, der sich beschitzt fihlen mochte. Es kann aber auch der Anteil sein, der das
Leben intensiv splrt und dankbar fiir die guten Dinge im Leben ist und einen Kanal fiir eben
diese Dankbarkeit braucht.

Mit diesem Ansatz ist Gott letztlich ein Instrument der Psychohygiene: Der Mensch spiirt, was
er/sie braucht und gibt sich selbst per Autosuggestion eine Losung, Zuwendung und Hoff-
nung. So wie es moglich ist, dem ,inneren Kind“ als Erwachsener nachtraglich zu begegnen



und ihm Firsorge zu schenken — auch hier wird letztlich nur ein Teil der Persdnlichkeit ge-
danklich scharf definiert — ist Gott eine weiteres Gedankenkonzept, sich selbst Gutes zu tun.
Wenn diese gedankliche Externalisierung der Selbstfiirsorge durch die gedachte Gestalt eines
Gottes dazu fiihrt, dass der Mensch seinen innersten Bedlirfnissen ndher kommt, kann diese
erstmal nur sinnvoll sein.

Bei dieser Gotteserfahrung ist auch hier die Tendenz problematisch, dies mit einer externen
Gotteserfahrung zu verwechseln und aus inneren Erfahrungen heraus eine Bedeutung fiir alle
anderen Menschen (,Gott sagt uns,...“) zu postulieren, wie dies etwa bei dem ,Propheten”
Mohammed geschah. Interessanterweise antwortete ein Mullah im Iran auf meine Frage, ob
Mohammed mit seinen Gotteserfahrungen nicht einfach zu der Gruppe der Menschen mit
»Stimmen im Kopf“ gehdren kdonnte, das dies nicht wesentlich sei. Seine Lehre sei wichtig und
nicht, wie sie gekommen sei.

4. Zwischensubjektive Erfahrungen

In den westlichen Industriegesellschaften mit starken Sozialsystemen und wenig Kriegserfah-
rungen dominiert eine Gotteserfahrung, die weitgehend auf dem Konsens existiert, ,dass es
einen Gott gibt“. Diese Tradition, die nur vom Hoérensagen als Brauchtum weitergegeben wird,
bedient sich dabei der sozialen Konformitat: Alle Menschen gehen in die Kirche, Moschee,
Synagoge oder Tempel, weil es feiertags so tblich ist. Alle Menschen lassen sich taufen, hei-
raten mit Segen des Priesters und lassen sich kirchlich beerdigen, weil es so Ublich ist, sie sich
darin gut aufgehoben wahnen oder sie nicht den sozialen Konsens stéren wollen. ,,Man“
nimmt eben die Existenz von einem Gott (oder mehreren Géttern) an, weil es die Familienan-
gehorigen und Nachbarn genauso tun. Diesen Gruppendruck sollte man nicht zu gering ein-
stufen: Nach psychologischen Untersuchungen kann die ,,Gruppenwahrheit” leicht die eigene
Wahrnehmung relativieren und zu Handlungen fiihren, die die Einzelperson niemals von sich
aus tun wirde.

Fiir die institutionalisierten Vertreter der Glaubensrichtungen (,Priester”, , Pfarrer”, etc.) er-
wachst daraus eine institutionelle und finanzielle Macht, die sie natiirlich fordern wollen, etwa
durch moglichst friihe Aufnahme (,,Neugeborenentaufe”) von Menschen in ihre Glaubensge-
meinschaft, ohne dass die Betroffenen daran glauben: sie werden in diesen Glauben ,hinein
geboren”. Um dies nachhaltig an den ,,Glaubigen” zu dokumentieren und in der Gemeinschaft
zu halten wird dann bei Juden und Moslems den Jungen als (Ab)zeichen die Vorhaut des Penis
entfernt.

Langfristig kann man annehmen, dass in einer aufgeklarten Gesellschaft der Anteil dieser Art
von ,,Glaubigen” stark abnehmen wird.

5. Zusammenfassung

Hinter dem Begriff ,,Gott” verbirgt sich nicht ein einzige Erfahrung, sondern eine Vielzahl un-
terschiedlicher, individuell sehr spezieller Erfahrungen. Es ist deshalb nicht gerechtfertigt, all-
gemein von , Gott” zu sprechen, sondern man muss immer hinterfragen: Welcher Gott ist jetzt
gemeint? Von welchen Gotteserfahrungen (Gottesbegriff) gehen wir dabei aus? Welcher Kon-
text wird vorausgesetzt?

Spricht jeder von einem anderen Gott und benutzt dabei dieselbe Vokabel, so kann dies nur
zu Missverstandnissen fihren, im Zweifelsfall sogar zu Anfeindungen und Glaubenskriegen.

Danksagungen Ich bedanke mich fir alle Stimmen, die zu diesem Text beigetragen haben: Miriam
Brause, Pastor Clemens Breest, ...



